
Шаманки и шаманы во всем многообразии

43

Побу-хвасан и Сонмо чхонван
Вот уже несколько недель не было дождя. Было душно и жарко. 
Настоятель Побу-хвасан отчаянно хотел пить, поэтому, услышав 
журчание горной речушки, он пошел на звук. Веселый плеск воды 
привел его к горе Чирисан, по склону которой бежал необычайно 
быстрый и чистый поток. Побу-хвасан решил найти его источник 
и поднялся на вершину горы, на пик Чхонванбон, что значит Пик 
Небесного владыки.

Там его уже ждала великанша. Она назвалась Сонмо чхонван, 
духом горы Чирисан, и призналась, что специально вызвала ручей 
с помощью магии, чтобы Побу-хвасан поднялся к ней и сделал сво-
ей женой. Монах и дух горы поженились, и у них родилось восемь 
дочерей, которых Сонмо чхонван научила магическим ритуалам. 
Девочки выросли и разъехались по восьми провинциям Кореи, где 
стали практиковать шаманизм и обучать ему.

В  некоторых шаманских алтарях и  в  наши дни висит 
изображение Побу-хвасана, которого почитают как духа-
первопредка. В этой истории мы видим связь шаманизма 
с традиционными представлениями корейцев о женщине — ​
хранительнице уникальных знаний, которая здесь одновре-
менно была горным духом. Еще один главный герой сюжета — ​
мужчина-буддист. Фактически этот миф объясняет, почему 
в шаманизме присутствуют и корейские традиции магиче-
ских практик и общения с духами, и значительное влияние 
буддизма. Верования корейцев и буддизм, как заботливые 
родители, сформировали облик корейского шаманизма.

Как стать шаманкой
Существуют всего два способа стать шаманом или шаман-
кой. Первый — ​родиться в семье, где практикуют шаманизм, 
и выбрать путь самостоятельно. А какой же второй? Выше мы 
познакомились с историей безответно влюбленной принцессы 

http://www.mann-ivanov-ferber.ru/catalog/product/koreiskii-samanizm/?utm_source=nkk&utm_campaign=get-chapter&utm_content=koreiskii-samanizm


Глава 1

44

Аван. В этом сюжете отражен как раз второй способ превра-
щения в шаманку. Это болезнь, от которой нет лечения. Ее 
называют синбён — ​«болезнь духов». Заболевший вынужден 
навсегда уйти от мирской жизни и стать помощником шамана 
или шаманки. В истории принцессы учителем юной шаманки 
стал горный дух; в наши дни, конечно, мы считаем, что знания 
передаются от человека к человеку.

Синбён также могут называть мубён, что дословно и озна
чает «шаманская болезнь». Иногда синбён переводят и как 
«умопомрачение» или «душевная болезнь».

В южных провинциях современной Республики Корея 
больше наследственных шаманок и шаманов, а в централь-
ной и северных провинциях более распространен второй путь 
в шаманы — ​болезнь синбён.

Происхождение болезни и ее клинические проявления 
трудно охарактеризовать. На основе полевых исследований 
Ким Тхэгон предлагает следующее описание синбён10. Человек 
слабеет, становится заторможенным, не может и не хочет есть. 
Во снах ему могут являться духи. В состоянии бодрствова-
ния бывают галлюцинации. Главным признаком становится 
внезапно проявившийся пророческий дар: больной сообщает 
информацию, которая ранее ему не была известна, при этом 
она соответствует действительности. Состояние заболевше-
го остается стабильным либо ухудшается до тех пор, пока он 
не уходит в обучение к практикующему шаману или шаманке.

Хотя заболеть синбён может каждый, считается, что духи 
выбирают тех, чья душа-маым уже начала расщепляться из-
за пережитых трудностей или болезней. Таким образом, син-
бён должны предшествовать тяжелые жизненные ситуации: 
проблемы со здоровьем, череда крупных неурядиц, насилие 
в семье и прочее. Также бывает, что женщина становится 
шаманкой через синбён после того, как по какой-либо при-
чине теряет возможность реализовывать себя в привычном 

http://www.mann-ivanov-ferber.ru/catalog/product/koreiskii-samanizm/?utm_source=nkk&utm_campaign=get-chapter&utm_content=koreiskii-samanizm


Шаманки и шаманы во всем многообразии

45

конфуцианском паттерне. Например, после потери членов 
семьи, затяжной болезни или неспособности иметь детей. 
То есть, если она не может проявить себя как хорошая дочь, 
жена и мать, она перестает быть значимой частью конфуциан-
ского общества и вынуждена искать свое новое место в мире. 
В наше время положение кореянок уже не такое тяжелое, ка-
ким оно было в Средневековье или даже несколько десяти-
летий назад, однако женщина по-прежнему сильно зависит 
от мужчин в семье.

Мужчина также может быть избран духами, но это проис-
ходит реже, поэтому далее речь будет чаще идти о начинаю-
щей шаманке, а не шамане. Хотя для синбён не имеют значения 
ни возраст, ни пол, ни социальный статус. Заболеть может 
и ребенок, и несчастливая мать, и зрелый мужчина с вред-
ными привычками и сложным характером. Для духа важно 
ответное действие со стороны больного.

Дженис Ким описывает взаимодействие между синбён 
и шаманкой как «взаимные, где сначала дух синбён пленит 
человека, а затем человек через преодоление страданий во вре-
мя исцеления от синбён сам учится призывать и контролиро-
вать духов»11. Поначалу больная, еще не зная причину хвори, 
перестает есть, часто впадает в пограничное состояние, в ко-
тором видит различных духов, и по мере прогрессирования 
синбён начинает говорить с ними и получать от них информа-
цию. Духи могут привести будущую шаманку в горы, часто — ​
на место захоронения вещей умершей шаманки. Считается, 
что так упокоенная шаманка передает свой дар избранной 
ею наследнице.

Однако чтобы стать полноценной шаманкой, необходимо 
пройти обучение. Иногда оно нужно и тем, кто родился в се-
мье шаманов (хотя чаще это все же не требуется). Окончив 
обучение, ненаследственная шаманка должна пройти ини-
циацию, и только после инициации и единения с духом она 

http://www.mann-ivanov-ferber.ru/catalog/product/koreiskii-samanizm/?utm_source=nkk&utm_campaign=get-chapter&utm_content=koreiskii-samanizm


Глава 1

46

получает право выполнять камлания и быть настоящим по-
средником между мирами.

Как и всем профессиям, шаманским практикам тоже сле-
дует учиться. Тем, кто родился в семье шаманов, проще, по-
тому что они с детства наблюдают за подготовкой к ритуалам, 
могут знать наизусть многие песни. Тем же, кого выбрал дух, 
приходится немало потрудиться.

Обучение происходит в  доме шаманки-наставницы. 
Поэтому, если у ученицы есть семья, ей придется жить на два 
дома.

Учение напоминает школу: есть и лекции, и практические 
занятия, и даже домашние задания12. Многие предметы связа-
ны с музыкой — ​каждая шаманка хорошо танцует, поет, под-
бирая для каждого духа свою песню, а во время выступлений 
успевает обмениваться короткими фразами и междометиями 
с музыкантами, имитируя диалог. Шаманка и сама отлич-
но играет на самых разных музыкальных инструментах — ​
от барабана-чангу до флейты и гонга.

Шаманка следит за своей физической формой: камлание 
включает в себя достаточно много сложных элементов, напри-
мер балансирование на лезвии меча или на краях глиняного 
кувшина.

Также в программе обучения есть то, что можно назвать 
«уроками труда». Будущая шаманка учится кулинарии, крой-
ке и шитью, ведь свой костюм она мастерит самостоятельно, 
как и многие аксессуары, — ​например, бумажные цветы для 
места, где будет проводиться камлание. Все блюда, которые 
шаманка подносит духам во время камлания и на домашний 
алтарь, она тоже готовит сама. Исключение — ​современные 
дары, способные, как считается, порадовать духа: крепкий 
алкоголь, сигареты, сладости и тому подобное.

Шаманке требуется многое заучивать наизусть — ​и тексты 
песен, и формулы обращения к различным духам, и каждый 

Малый гонг

http://www.mann-ivanov-ferber.ru/catalog/product/koreiskii-samanizm/?utm_source=nkk&utm_campaign=get-chapter&utm_content=koreiskii-samanizm


Шаманки и шаманы во всем многообразии

47

получает право выполнять камлания и быть настоящим по-
средником между мирами.

Как и всем профессиям, шаманским практикам тоже сле-
дует учиться. Тем, кто родился в семье шаманов, проще, по-
тому что они с детства наблюдают за подготовкой к ритуалам, 
могут знать наизусть многие песни. Тем же, кого выбрал дух, 
приходится немало потрудиться.

Обучение происходит в  доме шаманки-наставницы. 
Поэтому, если у ученицы есть семья, ей придется жить на два 
дома.

Учение напоминает школу: есть и лекции, и практические 
занятия, и даже домашние задания12. Многие предметы связа-
ны с музыкой — ​каждая шаманка хорошо танцует, поет, под-
бирая для каждого духа свою песню, а во время выступлений 
успевает обмениваться короткими фразами и междометиями 
с музыкантами, имитируя диалог. Шаманка и сама отлич-
но играет на самых разных музыкальных инструментах — ​
от барабана-чангу до флейты и гонга.

Шаманка следит за своей физической формой: камлание 
включает в себя достаточно много сложных элементов, напри-
мер балансирование на лезвии меча или на краях глиняного 
кувшина.

Также в программе обучения есть то, что можно назвать 
«уроками труда». Будущая шаманка учится кулинарии, крой-
ке и шитью, ведь свой костюм она мастерит самостоятельно, 
как и многие аксессуары, — ​например, бумажные цветы для 
места, где будет проводиться камлание. Все блюда, которые 
шаманка подносит духам во время камлания и на домашний 
алтарь, она тоже готовит сама. Исключение — ​современные 
дары, способные, как считается, порадовать духа: крепкий 
алкоголь, сигареты, сладости и тому подобное.

Шаманке требуется многое заучивать наизусть — ​и тексты 
песен, и формулы обращения к различным духам, и каждый 

Малый гонг

из элементов камлания. Ведь если что-то пойдет не так, то дух 
может не просто проигнорировать шаманку, а рассвирепеть 
из-за неуважения к нему.

Обучают и искусству коммуникации: как строить диалог 
с духом, впадать в транс, передавать сообщения и как вы-
ходить из транса без вреда для себя и духа; как удерживать 
внимание зрителя, как вести себя перед аудиторией. Каждое 
действие имеет значение.

Программа обучения достаточно обширна, и, хотя знать, 
как в  школе, требуется все, специализироваться шаман-
ка может на нескольких предметах. Например, прекрасно 
играть на музыкальных инструментах и грамотно склады-
вать обращения к духам, чтобы те ее слышали, но при этом 
не слишком хорошо шить или готовить. Но учиться спустя 
рукава и на тройки в этой шаманской школе точно не полу-
чится. Если предметы не будут усвоены, старшая шаманка 

http://www.mann-ivanov-ferber.ru/catalog/product/koreiskii-samanizm/?utm_source=nkk&utm_campaign=get-chapter&utm_content=koreiskii-samanizm


Глава 1

48

не проведет инициацию и не допустит ученицу до основных 
ритуалов. И не важно, идет речь о наследственной шаманке 
или пришедшей через синбён.

У шаманки могут быть помощницы (обычно это именно 
женщины) — ​старшая и младшая. Старшая обучает будущих 
шаманок домашним ритуалам, игре на музыкальных инстру-
ментах и готовке, потому что часто помогает с этим основной 
шаманке. Младшая занята повседневной рутинной работой.

На  время обучения наставница и  ученица становятся 
единой семьей, поэтому обучающую шаманку называют 
«духовная мать», син-омони, а она сама своих последователь-
ниц — ​«духовные дети», син-эги. Также встречаются термины 
«духовная дочь», син-тталь, и «духовный сын», син-адыль. 
Духовные дети проводят с духовной матерью практически 
каждый день и могут уйти домой только под вечер. Но когда 
шаманка совершает камлание, ученики ночуют с ней в одном 
доме, а оно иногда длится до трех-четырех дней. Духовная 
мать может навещать своих подопечных и помогать им в ор-
ганизации домашних алтарей и обращений к духам, но чаще 
духовные дети приходят к ней сами. В дни, когда шаманка 
не проводит ритуал, ее ученики занимаются домашним хо-
зяйством: готовят, убирают, стирают и так далее.

Когда будущая шаманка проведет достаточно времени 
за учебой, наставница может разрешить ей участвовать в кам-
лании. Конечно, не в качестве основного исполнителя. Еще 
слишком рано для этого. Сначала ученица готовит место для 
камлания, занимается костюмами и декорациями. Сама же 
остается за кулисами. Со временем старшая шаманка может 
позволить ей попрактиковаться во время основных сцен, 
когда она сама будет отдыхать или готовиться к следующей 
сцене. Может разрешить петь вторым голосом припевы или 
подыгрывать на дополнительном музыкальном инструменте. 
Все это — ​небольшие шаги к тому, чтобы полностью принять 

Музыкальный инструмент, используемый  
в ритуалах на острове Чеджудо

http://www.mann-ivanov-ferber.ru/catalog/product/koreiskii-samanizm/?utm_source=nkk&utm_campaign=get-chapter&utm_content=koreiskii-samanizm


Шаманки и шаманы во всем многообразии

49

не проведет инициацию и не допустит ученицу до основных 
ритуалов. И не важно, идет речь о наследственной шаманке 
или пришедшей через синбён.

У шаманки могут быть помощницы (обычно это именно 
женщины) — ​старшая и младшая. Старшая обучает будущих 
шаманок домашним ритуалам, игре на музыкальных инстру-
ментах и готовке, потому что часто помогает с этим основной 
шаманке. Младшая занята повседневной рутинной работой.

На  время обучения наставница и  ученица становятся 
единой семьей, поэтому обучающую шаманку называют 
«духовная мать», син-омони, а она сама своих последователь-
ниц — ​«духовные дети», син-эги. Также встречаются термины 
«духовная дочь», син-тталь, и «духовный сын», син-адыль. 
Духовные дети проводят с духовной матерью практически 
каждый день и могут уйти домой только под вечер. Но когда 
шаманка совершает камлание, ученики ночуют с ней в одном 
доме, а оно иногда длится до трех-четырех дней. Духовная 
мать может навещать своих подопечных и помогать им в ор-
ганизации домашних алтарей и обращений к духам, но чаще 
духовные дети приходят к ней сами. В дни, когда шаманка 
не проводит ритуал, ее ученики занимаются домашним хо-
зяйством: готовят, убирают, стирают и так далее.

Когда будущая шаманка проведет достаточно времени 
за учебой, наставница может разрешить ей участвовать в кам-
лании. Конечно, не в качестве основного исполнителя. Еще 
слишком рано для этого. Сначала ученица готовит место для 
камлания, занимается костюмами и декорациями. Сама же 
остается за кулисами. Со временем старшая шаманка может 
позволить ей попрактиковаться во время основных сцен, 
когда она сама будет отдыхать или готовиться к следующей 
сцене. Может разрешить петь вторым голосом припевы или 
подыгрывать на дополнительном музыкальном инструменте. 
Все это — ​небольшие шаги к тому, чтобы полностью принять 

Музыкальный инструмент, используемый  
в ритуалах на острове Чеджудо

свое состояние во время нисхождения духа и научиться с ним 
взаимодействовать.

Следующий шаг — ​инициация. Она называется нэрим 
кут и нужна в первую очередь тем, кто пришел через син-
бён, но может применяться и к наследственным шаманкам. 
Со временем отношения между шаманкой-учителем и ее по-
допечными становятся фактически семейными. До нэрим кут 
проходит как минимум три года.

Во время камлания наставница договаривается с духами 
о том, кто из них берет новую шаманку под свою опеку, либо 
узнает, кто уже это сделал. Духа, который выбирает себе по-
допечную и первым спускается к ней для контакта, называют 
момджу или момджусин. Чаще всего это один из духов приро-
ды, например дух гор сансин. Обычно он предстает в облике 
седовласого старца. Важно заметить здесь, что духи, с которы-
ми взаимодействует шаманка, — ​это духи, соответствующие 
человеческой природе. В корейскую шаманку не может все-
литься дух зверя, птицы или камня. Это обязательно будет дух-
персонификация, который обладает всеми характеристиками 

http://www.mann-ivanov-ferber.ru/catalog/product/koreiskii-samanizm/?utm_source=nkk&utm_campaign=get-chapter&utm_content=koreiskii-samanizm


Почитать описание и заказать 
в МИФе

Смотреть книгу

Лучшие цитаты из книг, бесплатные главы и новинки:

https://www.mann-ivanov-ferber.ru/
http://www.mann-ivanov-ferber.ru/catalog/product/koreiskii-samanizm/?utm_source=nkk&utm_campaign=get-chapter&utm_content=koreiskii-samanizm
https://vk.com/mifbooks
https://t.me/mifbooks

